
Ahzab Suresi Bağlamında Salavât Getirmenin Anlamı

-ümmete rahmet-

Bağlamın sure bütünlüğü açısından oynadığı rolü göstermesi açısından en

önemli örneklerden biri de Ahzab suresinin 56. ayetidir. Anlam verilirken siyak-

sibak ilişkisinin dahi yetmediği ve mutlaka sure bütününde yer alan mananın da

dikkate alınması gerektiği, bu ayetle ortaya çıkmaktadır. Başka bir ifade ile bu ayet,

sure bütünü dikkate alınmadan kastın tam anlamıyla ortaya çıkarılamadığını

gösteren iyi bir örnektir. Ayet, salavât getirme diye isimlendirilen eyleme de

kaynaklık etmektedir ki burada bütün mesele, salât kelimesi çevresinde ilerler.

Salât kelimesi, namaz, dua, istiğfar, rahmet, bağışlama, tebrik, senâ, hayırla

anmak, yüceltmek, yanmak gibi manalara gelir.1 Çoğulu salavâttır ve bu şekilde

ifade edildiğinde genellikle Allah için senâ (övgü), Peygamber (sav) için de dua

anlamını çağrıştırır.2

Salavât, kendisine namazda iki şekilde yer bulur.

Birincisi teşehhütte, yani son oturuşta okunan tahiyyat duasındadır. Bu dua

da “…ve’s-salavâtu….” ifadesiyle bütün salavâtların Allah’a ait olduğu dile

getirilir.3 Bunun anlamı, genellikle “Bütün övgüler Allah’a aittir.” şeklinde verilir.4

İkincisi, yine namazda Peygamber (sav)’e ve müminlere dua etmektir ki bu

1 Lisanu’l-Arab, salât mad., c, 28, s. 2489-2492.
2 Bu konuda şu ayetler hatırlanmalıdır: “Bedevîlerden öylesi de vardır ki, Allah’a ve ahiret gününe

inanır, (hayır için) harcayacağını Allah katında yakınlığa ve Peygamber’in dualarını

( ِلوُسَّرلا ِتاَوَلَصَو ) almaya vesile edinir. Bilesiniz ki o (harcadıkları mal, Allah katında) onlar için bir

yakınlıktır. Allah onları rahmetine (cennetine) koyacaktır. Şüphesiz Allah bağışlayan, esirgeyendir.”

(Tevbe suresi, 99. ayet. Diyanet Vakfı Meali); “İşte Rablerinden bağışlamalar ( ْمِهِّبَر ْنِم ٌتاَوَلَص ) ve

rahmet hep onlaradır. Ve doğru yolu bulanlar da onlardır.” (Bakara suresi, 157. ayet. Diyanet Vakfı

Meali).
3 Abdullah b. Mes’ud (ra)’dan: Rasulullah (sav) elimi elleri arasına alarak Kur’an’dan bir sure öğretir

gibi teşehhüdü (tahiyyatı) bana öğretti. Şöyle buyurdu: ‘Vet-Tahiyyatu lillahi ve’s-Salavâtu ve’t-

Tayyibât, es-Selâmu aleyke eyyühe’n-Nebiyyü ve Rahmetullahi ve Berekâtüh. es-Selâmu aleyna

ve alâ ibadillahi’s-Sâlihin, Eşhedu en lâ ilahe illallah ve Eşhedu enne Muhammeden abduhu ve

rasûluh’ Peygamber aramızdayken böyle okunurdu. Ancak ruhunu teslim edip (aramızdan

ayrıldığında) ‘es-Selâmu ale’n-Nebî’ şeklinde söyledik. (İbn Hanbel, I, 414.) Ayrıca bknz; İbn Hanbel,

I, , 376, 422, 430, 438, 459.).
4 İslam Ansk., teşehhüd maddesi, c. 40, sayfa: 563-564.



dua;

“Allahumme salli alâ Muhammed ve alâ âli Muhammed kemâ salleyte alâ

İbrahim ve alâ âli İbrahim, inneke hâmîdun mecîd.” veya “Allahumme bârik alâ

Muhammed ve alâ âli Muhammed kemâ bârekte alâ İbrahim ve alâ âli İbrahim,

inneke hâmîdun mecîd.” şeklinde ifade edilir.5 Bu sözler, Allah’tan bütün

peygamberlerin atası durumunda bulunan İbrahim (as)’e ne verdiyse Muhammed

(sav)’e de de aynısını vermesini talep eder. Bununla da kalmayıp her iki elçinin âlini

de içine alır.

Namaz dışında;

Salavât, Ahzab suresinin ilgili ayetinden hareketle müslümanların fiili

anlamda hayatlarına yansıtmaları gereken bir emirdir ki muhtemelen ‘salât’ın

namaza yansıması da söz konusu surenin nüzulünden sonradır. Salavât, sözlü

olarak “Allahumme salli alâ Muhammed ve alâ âli Muhammed” şeklinde ifade edilir

ve bunun yanı sıra isminin geçtiği her yerde kısaca “Sallallahu Aleyhi ve Sellem”

demek, Muhammed (sav)’in manevi şahsını selamlamak anlamına gelir.6 Bu şekilde

mukabelede bulunmak bir nevi ümmetinin kendisine şahadetidir ve onun

rehberliğine duyulan saygıdan kaynaklanır.7 Peygamber (sav) hayattayken gerek

namaz içinde gerekse namaz dışında onu sevmeyi, korumayı, yüceltmeyi ve

rehberliğinden faydalanma kararlılığını ifade eden bu samimi yaklaşım, o öldükten

5 Bknz: Müslim, Salât, 11; Ebu Davud, Menâsik, 96, 97; Tirmizî, Vitr, 17, 20; Tefsîru’l-Kur'an, 33;

Muvatta, Kasru’s-Salât, 22; İbn Hanbel, V, 353; Çeşitli lafız farklılıkları ile rivayet edilen bu duanın

Kâ‘b b. Ucre tarafından nakledilen şekli şudur: “Allahumme salli alâ Muhammedin ve alâ âli

Muhammedin kemâ salleyte alâ âli İbrâhîme inneke hamîdün mecîd. Allahumme bârik alâ

Muhammedin ve alâ âli Muhammedin kemâ bârekte alâ âli İbrâhîme inneke hamîdün mecîd.”

(Buhârî, “Daavât”, 33; Müslim, “Śalât”, 66); Hanefilere göre bu duanın namazların son ka’desi ile

müekked sünnet olmayan nafile namazların ilk ka’desinde, Malikilere göre ise sadece namazların

son ka’desinde okunması sünnettir. Şâfiî ve Hanbelilere göre ise namazın son ka’desinde Hz.

Peygamber’e salâtta bulunmak farzdır. Şâfiîler ayrıca salavâtı hutbenin rükünleri arasında saymıştır.

(İslam Ansk., salâtu selâm maddesi, c, 36, s. 23, 24.).
6 Salavât ya da selâtu selam (salvele/tasliye) Peygamber (sav)’in manevi şahsiyetini selamlamak

şeklinde tarif edilir ki bunun yazılı kaynaklara yansımasının en erken III. yy.dan itibaren başladığı

bildirilmektedir. (İslam Ansk., salâtu selâm maddesi, c, 36, s. 23, 24.).
7 Buna mukabil Peygamber (sav)’in de Kur’an’da müminlere salât ettiği, yani … َكَتوٰلَص َّنِا ْمِهْيَلَع ِّلَصَو

ٌميٖلَع ٌعيٖمَس ُهّٰللا َو ْمُهَل ٌنَكَس … “…Ve onlar için dua et; çünkü senin duan onlar için bir huzur (vesilesi)

olacaktır…” (Tevbe suresi, 103. ayet.) şeklinde dua ettiği belirtilir.



sonra da devam ettirilmiştir.8 Fakat zamanla anlamı ve söylenme kastı unutulmuş

sadece vird şeklinde tekrarlanan kuru bir söze dönüşmüştür.9 Nitekim bu dua,

günde beş vakit Nebi (sav)’nin arkasında namaz kılanlar için anlamlıdır. Ama

karşısında elçiyi bizzat göremeyenlerin bu sözle ne kastettiklerini anlamaları

hususu zihinlerde yeterince açıklık kazanamamaktadır. Zira Peygamber (sav)’e

bunca salavât getirmek sadece onun pak ruhuna yardım istemek veya Allah’tan

onun için bir makam (makâm-ı mahmûd) talep etmekle sınırlandırılabilir mi?10

Salavât getirmek diye tabir edilen cümlenin içinde geçen en önemli kavram

salât kelimesidir. Bu kelimenin Kur’an’da pek çok yerde kullanıldığı bir vakıadır.

Bilindiği gibi Kur’an’da bir kelimenin birden fazla anlama gelmesine vücuh denir.

Farklı vecihleri bulunan eş sesli kelimelerden biri olan salât, diğer çok sesli

kavramlar gibi kullanıldığı yere, yani siyak sibak ve içinde bulunduğu bağlama göre

anlam kazanır.

Salât kelimesinin geçtiği ayet şudur11:

“Allah ve melekleri, Peygamber’e çok salevât getirirler. Ey müminler! Siz de

ona salevât getirin ve tam bir teslimiyetle selam verin.”12

Ayetin mealinde َنوُّلَصُي (yusallûne) fiilinin salavât getirirler şeklinde

çevrilmesi hatadır. Zira Allah’ın ve melekelerin salavât getirmesi söz konusu olabilir

mi?13 Elbette hayır. Allah’ın Resul’üne dua ettiği de düşünülemez.14 Allah’ın salât

8 Bilindiği gibi tahiyyat duasının devamında da Nebi (sav)’ye selam verilir. Allah’ın rahmetinin ve

bereketinin üstüne olması istenir ve bu her namazda tekrarlanır. Nebi (sav)’ye selam vermek onun

esenliği için elinden geleni yapacağını ilan etmek, yani onu bütün kalbiyle desteklemek anlamına

gelir. Allah’ın rahmetinin ve bereketinin onu sarması/bulması için kişi kendi üstüne hangi sorumluluk

düşüyorsa buna hazır olduğunu ilan eder. Dua, bu içeriğiyle bir rehber/lider etrafında kümelenmiş

bir ümmet inşa eder.
9 Nitekim müminlere salavât getirmeyi emreden ayet, bununla tekrarlanan bir sözü değil, hakikat

peşinde bi’l fiil yaşanan bir mücadele azmini, yani ne olursa olsun onun izinden giderek kendisini

desteklemeyi ifade eder.
10 İslam Ansk., makâmı-ı mahmûd maddesi, c. 27, s. 413-414; Bu soru, “Rasulullah (sav)’ın ruhunun,

ümmetinin dualarına ne kadar ihtiyacı var?” gibi değişik açılardan da sorulabilir.
11 Bu ayetin Cuma hutbesinde kendisine sürekli bir yer edinmesi, salavâtın müminler nezdinde

taşıdığı anlamın sürekli bir şekilde hatırda tutulmasının gereği ve önemiyle ilgili olmalıdır.
12 Ahzab suresi, 56. ayet. (Diyanet Vakfı Meali).
13 Ahzab suresi, 56. ayetinin farklı bazı meallerdeki karşılığı şu şekildedir: “Allah ve melekleri,

şüphesiz, Peygamberi kutsarlar: (o hâlde) ey iman etmiş olanlar, siz de o'nu kutsayın ve kendinizi



etmesi, Rasulullah (sav)’a rahmet etmesi, melekleri nezdinde onu tezkiye edip

övmesi veya rızası; meleklerin salât etmesi, Nebi için dua edip ve af talep etmeleri;

müminlerin salâtı ise Peygamber (sav)’in Allah katındaki makamının

yüceltilmesi/yükseltilmesi için dua etmeleri şeklinde anlaşılmıştır.15

Ancak surenin içeriği ve bağlamı bilinmeden bu kelimeye yüklenecek mana,

akim kalır. Yani salât kelimesinin hangi bağlam içinde geçtiği ve bu kelimeyle özel

ya da genel bir anlamın kastedilip kastedilmediği ancak bağlam yardımıyla ortaya

çıkarılabilir. Bu nedenle önce surenin içeriğinden hareketle baştan aşağı bağlamını

görmek bir zarurettir.

Ahzab suresi, şu ayetlerle başlar:

“Ey Peygamber! Allah’a karşı gelmekten sakın. Kâfirlere ve münafıklara

itaat etme. Şüphesiz Allah hakkıyla bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir.

Rabbinden sana vahyolunana uy. Şüphesiz Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla

haberdardır. Allah’a tevekkül et, vekil olarak Allah yeter.”16

Kâfir ve münafıklara itaat edilmemesinin gereğini vurgulayarak başlayan bu

sure Medenî bir suredir ve bu girişten sonra surenin içeriği özetle şu şekilde ilerler:

Kişinin eşi, annesi gibi (zıhar); evlatlıkları da gerçek çocukları gibi değildir

(4).
17

(o’nun rehberliğine) tam bir teslimiyetle terk edin!” (M. Esed Meali); “Allah’ı ve melekleri,

Peygambere salât etmekte (onun şerefini gözetmeğe, şânını yüceltmeğe özen göstermekte)dir.

Ey inananlar, siz de ona salât edin, (onun şânını yüceltmeğe özen gösterin); içtenlikle selâm edin

(ona esenlik dileyin).” (S. Ateş Meali); “Muhakkak ki Allah ve melekleri Peygambere hep salât

(rahmet ve sena) ederler. Ey iman edenler! Siz de ona salât edin ve tam bir içtenlikle selâm verin.”

(S. Yıldırım Meali); “Şüphesiz ki Allah ve melekleri o peygambere çok salât (ve tekrîm) ederler. Ey

iman edenler, siz de ona salât edin, tam bir teslimiyetle de selâm verin.” (H. B. Çantay Meali);

“Şüphesiz Allah ve melekleri Peygamber’e salât ediyorlar. Ey iman edenler! Siz de ona salât edin,

selâm edin.” (Diyanet Meali); “Şu bir gerçek ki, Allah ve melekleri, o Peygamber'e destek

verirler/onun şanını yüceltirler. Ey inananlar! Siz de ona destek olun/onun şanını yüceltin ve ona

içtenlikle selam verin.” (Y. N. Öztürk Meali); “Allah ve melekleri Peygamber’e rahmet eder. Ey iman

edenler! Siz de onun için rahmet ve esenlik dileyin.” (Ş. Piriş Meali).
14 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, c. 18, s. 290.
15 Râgıb el-İsfehâni, Müfredat, s. 491; Kurtubî, El-Câmi’u Li-Ahkâmi’l-Kur’an, c. 14, s. 171, 172.
16 Ahzab suresi, 1-3. ayetler. (Diyanet Meali).
17 Parantez içi rakamlarla ayet numaraları gösterilmiştir. Ayrıca burada üzerinde durulan manalar,

meal olmanın da ötesinde, ayetlerden çıkarılan sonuçlardır. Dolayısıyla meal gibi



Çocuklar, babalarına nispet edilerek isimlendirilmelidir (5).

Peygamber, müminlere canlarından ileridir. Eşleri de müminlerin anneleridir.

Akrabalık bağları, miras açısından manevi kardeşlik bağından daha fazla hak

doğurur. (6).

Allah, sadıklara sıdkından sorabilmek için Nuh, İbrahim, Musa, Meryem oğlu

İsa ve son olarak Muhammed’den söz (misak) almıştır. Kâfirlere ise acı bir azap

hazırlamıştır. (7, 8).

[Sekizinci ayette ْمِهِقْدِص ْنَع َنيٖقِداَّصلا َلَپْسَيِل “Sadıklara sıdkından sormak” tan

bahsedilir. Yani insan, toplum içinde sosyal dokuyu ilgilendiren her konuda dürüst

ve her hâlükârda doğru adımlar atmak zorundadır ve bundan sorumludur. Bu

sözleşme (misak alma) bahsinden hemen sonra konu, daha önce yaşanmış savaş

şartlarına getirilir ve az önce sözü edilen sosyal meselelerle bunlar arasında verilen

mücadele ve zorluk açısından bir bağ kurulması istenir.]18

Bir zaman üstlerinden ve altlarından üzerlerine ordular saldırınca gözleri

kayıp yürekleri ağızlarına geldiğinde, hatta Allah hakkında zanlarda bulunmaya

başladıklarında müminler, Allah’ın düşmanlarının üzerine bir rüzgâr ve görülmeyen

ordular göndererek kendilerini nasıl kurtarıp nimetlendirdiğini hatırlamalıdırlar (9,

10).

O an orada müminler denenmiş, şiddetli bir sarsıntı ile sarsılmış, münafıklar

ve kalplerinde hastalık (maraz) bulunanlar, “Allah ve Resulü bize sadece boş

vaatlerde bulundu.” demiş; bazıları da kaçmak için “Burada (düşmana) karşı

konulmaz, evlerimiz (saldırılara) açık durumda!” diyerek Peygamber (sav)’den izin

istemişti. (11-13).

Eğer şehirleri gerçekten saldırıya uğrasa ve düşman tarafından fitne

çıkarmaları istenseydi, (o kalpleri hasta olanlar) tereddüt etmeden bunu hemen

yaparlardı (14).

Oysa dönüp kaçmayacaklarına dair Allah’a söz vermişlerdi ki Allah’a verilen

söz sorumluluk gerektirir. (15).

Onlara “Ölmekten yahut (savaşta) öldürülmekten kaçıyorsanız, kaçmak size

bir fayda vermez; bunu başarsanız bile hayatın zevkini ancak çok kısa bir süre

tadarsınız!” denilmelidir. Çünkü Allah bir zarar vermek istese, kimse O’ndan

değerlendirilmemelidir.
18 Bundan sonra burada görüldüğü gibi ilgili ayetler arasındaki açıklamalar [ ] işaretiyle verilecektir.



kaçamaz. Yahut rahmetini bağışlamak istese buna kim mani olabilir? Onlar,

Allah’tan başka bir yardımcı ve koruyucu bulamayacaklarını da bilmemektedirler.

(16, 17).

Allah, savaştan kaçanları ve kardeşlerine “Bize gelin!” diyerek (savaştan)

alıkoyanları bilir. Böyleleri müminlere yapılan yardımı kıskanır. Ama bir tehlike ile

karşılaşınca ölecekmiş gibi korkuyla gözleri dönmüş bir şekilde müminlere bakarlar.

Tehlike geçince de inananları sivri dilleri ile incitmeye devam ederler. Bu insanlar,

iman etmiş değildir ve bu yüzden Allah onların yaptıklarını boşa çıkaracaktır (18,

19).

Bunlar, korkudan ordunun çekilmediğini zannetmektedirler. Ordu geri dönse

çölde bedeviler arasında kalıp uzaktan haber almayı tercih ederler; aranızda

bulunsalar bile savaşır görünmekten başka bir şey yapmazlar (20).

[Burada müminlerle münafıklar arasındaki psikolojik çatışma (harp)

gündemdedir. Münafıklar savaş şartlarında korku ve vehim üreterek yaptıklarını

şimdi toplumsal meselelerin hâllinde dedikodu ve iftira ile yapmaya

çalışmaktadırlar.]

Oysa Allah’ın elçisi, Allah’a ve ahiret gününe kavuşmaya inanan ve Allah’ı çok

anan kimseler için çok iyi/güzel bir örnektir. Buna göre müminler düşman ordularını

gördükleri zaman korkmaz, bu onların sadece imanlarını ve teslimiyetlerini artırır ve

“Bu Allah ve Resul’ünün, bize vadettiği zaferdir. Allah ve Resulü doğru söylemiştir.”

derler (21, 22).

Müminler, Allah’a verdikleri sözde dururlar. Onlardan kimi şehit düşmüş kimi

de şehit olmayı beklemektedir (23).

Allah, sadakat gösterenleri sözlerini tutmalarından dolayı ödüllendirsin,

ikiyüzlüleri de -dilerse- azaba çarptırsın yahut (pişmanlık duyarlarsa) tövbelerini

kabul etsin diye insanları bu tür sınamalara tabi tutmaktadır (24).

Allah, savaşta müminlere yardım edip inkâr edenleri ise hiçbir hayra

eremeyecekleri şekilde öfkeleriyle geri çevirmiştir. Kitap ehlinden onlara yardım

edenleri de kalelerinden indirip kalplerine korku düşürmüştür. Onlardan bir kısmı

ölmüş bazıları da esir alınmıştır. Böylece Allah, onların topraklarını, evlerini,

mallarını ve henüz ayak basılmayan nice yerleri müminlere miras olarak vermiştir

(25-27).

[Baştan itibaren buraya kadar bir özet yapmak gerekir. Çünkü savaştan



bahseden ayetlerden hemen sonra buradan itibaren ayetler tekrar içe yönelir.

İlk altı ayette toplumsal (sosyal) meseleler sıralanır.

Zıhar,

Çocukların babalarına nispet dilmesi, yani evlatlık,

Peygamberin eşlerinin müminlerin annesi olması,

Akrabalık bağlarının mirasta manevi kardeşlik bağlarından daha öncelikli

olması.

Sonra, ayetler Hendek ve hemen ardından Kureyzaoğullarıyla yapılan savaşa

değinir ki bu savaşların en önemli özelliği, imtihan konusu edilen bütün

güçlüklerine rağmen savaşılmamış olmasıdır. Daha doğrusu bu olaylar psikolojik bir

harp şeklinde ilerlemiş ve sonuçlanmıştır. Ancak ayetler, savaşa hazır olmak, bunu

göze almak ve şehit olmayı arzulamak üzerinde durur. Savaşılmamasına rağmen bu

hengâmede korkmadan hazır beklemek ve bedel ödemeyi göze alabilmek

savaşmak kadar önemli kabul edilmiştir. Hendek savaşında Kureyzaoğullarının

arkadan şehri kuşattığına dair haberler tam anlamıyla bir imtihana dönüşmüştür.

Ayrıca Haşr suresi bağlamında anlatıldığı gibi elde edilen ganimetlerin dağıtımı da

yine bu imtihanın bir parçası durumundadır.

Hendek muhasarası ve devamında meydana gelen olaylar, kâfirlerin tuzak

içeren bütün çetrefilli uğraşılarına ve özellikle münafıkların birliği bozmaya çalışan

gayretlerine rağmen müminlerin birleşmiş ordular karşısında nasıl cesaretle

durduklarını gösterir. İşte müminlerin yapılan kötü propagandalara kanmayıp

sağlam durarak kazandığı asıl savaş budur. Bu özellikle münafıklara karşı

kazanılmış bir zaferdir. Dolayısıyla birlik ve beraberliğin ne kadar önemli olduğunu

kanıtlamıştır. Toplumsal olaylar ele alınırken araya bu savaşlarda gösterilen

başarının girmesinin sebebi budur. Başka bir ifade ile Hendek savaşı ve sonrasında

gelişen olaylar, münafıklara karşı imanın bir zaferidir ve bu başarı bütün sosyal

olaylarda hatırlanmalıdır. Zira toplumu ilgilendiren sosyal olayların pek çok zaman

savaşta gösterilen cesaret ve sabrı gerektirecek kadar ciddi sorunları ve sonuçları

olur. Nihayet toplumun birliğini, yani barışını ve huzurunu koruyamayan milletlerin

savaşta da bir esamesi okunmaz.

Hendek savaşı sırasındaki o uzun bekleyiş ve yine bu sırada şehrin arkadan

Yahudiler tarafından sarıldığı ve evlere saldıracakları bilgisi, çoluk çocuğun helak

olduğu veya olacağı yönünde gelen haberler ve çaresizlik içinde ne yapacağını



bilemezken tam bu aşamada münafıklardan şöyle bir ses duyulmuştur:

“Allah ve Resulü bize sadece boş vaatlerde bulundu.” ve “Burada düşmana

karşı konulmaz, evlerimiz saldırılara açık durumda!”

Münafıklar savaştan kaçmak ve kardeşlerine de “Bize gelin!” diyerek

savaştan alıkoymak yoluyla müminlerin gücünü kırmaya çalışmışlardır. Fitne

çıkarmaya yarayan bu yaklaşımların savaşın sonuçlarından daha fazla zarar

vereceği açıktır. Ancak müminlerin sabır ve sebat göstermesi sayesinde bu

gerçekleşmemiştir.

Aynı şekilde müslümanlar arasında fitne çıkarmaya ve onların birliğini

bozmaya çalışanlar, toplumu ilgilendiren önemli konularda da zihinlerde şüphe

uyandırmaya çalışmaktadırlar. Savaş şartları ile toplumu ilgilendiren ağır konuların

bir arada verilmesinin sebebi, muhtemelen her iki durum arasındaki benzerlik ve

sonuçları itibariyle yol açabilecekleri büyük sorunlar dolayısıyladır. Buna göre

münafıkların Peygamber (sav)’in evlilikleri, zıhar gibi çok uzun süre toplumda yer

etmiş ama zulme yol açan geleneksel uygulamaları kaldırması vb gibi meseleleri

tartışma/eleştiri konusu yaptıkları bellidir.19 Onlar, bu şekilde muhalefet

oluşturmaya yeltenmektedirler. Bu durumun Hendek’te yaşananlardan farkı yoktur.

Nitekim savaşlar bir milletin birleşmesine yol açarken bu tür fitneler toplumu

parçalamaya sebep olabilmekte, yani çok fazla zarar verebilmektedir.

Hendek muhasarasında savaşılmadığı hâlde münafıklar marifetiyle doğan

sıkıntılı hâl, toplumu ilgilendiren konularda da yine bu hasta tipler elinde benzer

zorluklara yol açmaktadır. Bu nedenle her iki durum peş peşe anlatılarak

aralarındaki benzerliklerden ders çıkarılması ve ibret alınması istenir. Bu şekilde bir

mukayese müminlere içinde bulundukları toplumsal paydayı ciddiye almayı öğretir.

Eğer elçiye gerekli destek verilmezse toplumda kötü haberleri yayanların yol

açacağı tahribat, savaşta yaşananlardan az olmayacaktır. Bu sebeple toplumumun

barış ve huzuruna gerekli itinayı göstermek bir zarurettir.20

19 Surenin özellikle 58-62 ayetleri buna işaret etmektedir. Peygamberimiz (sav) elbette bu tür sorun

çıkaran toplumsal meselelere vahyin rehberliğinde yaklaşıp kaldırmıştır. Fakat ne yazık ki bu

müdahaleler müşrik ve münafıkların gözünde sadece ona ait şahsi birer tasarruf şeklinde

anlaşılmıştır.
20 Surede Hendek ve Kureyzaoğulları olayları sırasında münafıkların üstlendiği rolle, toplumu

ilgilendiren meselelerde yine onların şehir içindeki faaliyetleri arasındaki benzerliğe, yol

açabilecekleri tehlike açısından dikkat edilmelidir. Bu mukayese toplumun güvenliğine verilen önemi



Buradan itibaren ayetler, başta olduğu gibi tekrar içe yönelir.]

Peygamber eşleri dünya hayatını ve süsünü istememelidir. Yoksa elçinin bu

isteklerini karşılayıp onları boşaması gerekecektir (28).21

Onlardan Allah’ı, elçisini ve ahiret yurdunu isteyip güzel davrananlara Allah,

büyük bir mükâfat hazırlamıştır. Zira onlardan kim açık bir edepsizlik yaparsa onun

için azap iki kat, içlerinden Allah’a ve elçisine itaat eden için de iki kat mükâfat ve

bol rızık vardır ki bu Allah’a göre kolaydır. Peygamber eşleri, kadınlardan herhangi

biri gibi değildir. Onların sakınması, kalbinde hastalık bulunanlar yanlış anlamasın

diye sözü edalı bir şekilde değil, yerinde ve uygun şekilde söylemesi, evlerinde

oturması, cahiliye kadınları gibi cazibelerini sergilememesi, namazı kılıp zekâtı

vermesi, yani Allah’a ve elçisine itaat etmesi gerekir. Zira Allah onlardan kiri

gidermek ve onları tertemiz yapmak istemektedir. (29-33).

Peygamber hanımları evlerinde okunan Allah’ın ayetlerini ve hikmeti

hatırlamalıdırlar (34).

Allah’a teslim olmuş bütün erkekler ve kadınlar, inanan bütün erkek ve

kadınlar, kendilerini adamış bütün erkek ve kadınlar, sözlerine sadık bütün erkek ve

kadınlar, sıkıntılara göğüs geren bütün erkek ve kadınlar, Allah’a saygı duyan

mütevazı bütün erkek ve kadınlar, karşılıksız yardımda bulunan bütün erkek ve

kadınlar, nefislerini kontrol eden bütün erkek ve kadınlar, iffetlerini koruyan bütün

erkek ve kadınlar ve Allah’ı anan bütün erkek ve kadınlar için Allah, mağfiret ve

büyük bir mükâfat hazırlanmıştır (35).

Allah ve Resulü, bir işte hüküm verdiği zaman, artık inanmış bir erkek ve

kadının, o işte bu hükme uymaları gerekir. Bu durumda artık kendi isteklerine göre

başka bir hükmü tercih etme hakları yoktur. Zira kim Allah’a ve Resul’üne karşı

gelirse, apaçık bir sapıklığa düşmüş olur (36).

Allah’ın nimet verip lütufta bulunduğu ve kendisinin de iyilik ettiği kişiye

peygamber, “Eşini terk etme ve Allah’tan kork.” diyerek Allah’ın yakında aydınlığa

çıkaracağı şeyi gizlemeye çalışmaktadır. Zira insanların ne düşüneceklerinden

çekinmektedir. Oysa çekinilmesi gereken sadece Allah’tır. İşte bu şekilde Zeyd’in o

hanımla beraberliğini sona erdirdiğinde, yani evlatlıkları eşleriyle ilgilerini

vurgulamaktadır.
21 Eğer bu meselenin halli boşamayla gerçekleşseydi, bunun toplumda açacağı yara bir hayli ağır

olurdu. Allah’tan buna lüzum kalmamış, münafıkların beklentileri gerçekleşmemiştir.



kestiklerinde onlarla evlendikleri için müminler suçlanmasın diye Allah onu elçisiyle

evlendirir. Ve böylece Allah’ın buyruğu yerine getirilmiş olur (37).

[Bu ayet, yukarıdan itibaren konunun neden savaş ortamı içinde ele

alındığını anlamamıza yardım eder. Zira bu durum, savaş şartlarında olduğu gibi

gerçekten cesaret ve sabır gerektiren bir iştir. Çünkü bu mesele her planda

müminlerin bir açığını yakalamaya, toplumda fitne ve huzursuzluk çıkarmaya

çalışan münafıklar açısından bulunmaz Hint kumaşıdır. Tam bu esnada Peygamber

(sav)’in eşlerinin de çok sıkı durması ve muhtemel bir fitneye kapı aralayabilecek

söz ve tutumlardan uzak kalması gerekir. Bu nedenle surede Nebi (sav)’nin eşlerine

nasihatte bulunmak da özellikle ihmal edilmemiştir.

Evlatlık konusu, meselenin can acıtıcı bir şekilde Peygamber (sav)

üzerinden çözümlenmesini gerektirecek kadar önemlidir. Anlaşılan odur ki bu

olayın başka biri üzerinden halledilmesi samimiyete, başka bir konu üzerinden

çözümlenmesi de hakikate ters düşmektedir. Eğer zıhar olayı tam bir zulüm örneği

olmasaydı o meselenin de elçi üzerinden halledilmesi uygun görülürdü. Bunun gibi

evlatlık konusunda iyi niyet ve halis bir tavırla “Artık evlatlıklarınızı üzerinize geçirip

onları öz çocuklarınızla bir tutmayacaksınız.” denilmesi de yetmeyecekti. Altıncı

ayet akrabaları Allah’ın kitabında göre birbirlerine diğer müminlerden ve

muhacirlerden daha yakında tutar. Bu şekilde akrabalığı ve aileyi koruma altına alır.

Bir yandan imana dayalı kardeşliğin bir adım ötede akrabalığı ve aileyi dağıtacak

şekilde abartılmasına müsaade etmez, diğer yandan evlatlık edinme yoluyla yetim

ve yoksulluğun gözden kaçırılmasına da imkân vermez. Çocukların babası olmasa

bile onlara nispet edilmesi, sorunu tespit etmeye yarar ve aileyi korur. Asıl olan

yetim ve yoksul doğuran sebeplerin ortadan kaldırılmasıdır. Bunun yanı sıra aile ve

akrabalık bağları toplumun bel kemiğidir. Bu yok olursa toplumsal dayanışmanın

temelleri çöker.]

Allah’ın kendisi için takdir ettiği şeyi yapmasından dolayı Peygamber

suçlanamaz. Sizden önce gelip geçenler için de Allah’ın bir uygulamasıdır bu. Zira

Allah’ın iradesi mutlaka tecelli eder (38).

Peygamberler Allah’ın mesajlarını duyururlar, Allah’tan korkarlar ve O’ndan

başka kimseden korkmazlar. Çünkü hesap görücü olarak Allah yeter (39).

Herkesin Muhammed’in kimsenin babası olmadığını bilmesi gerekir. O,

Allah’ın Elçisi ve bütün peygamberlerin sonuncusudur. Ve Allah her şeyi hakkıyla



bilendir (40).

[Bu ayet konuya biraz daha açıklık getirir. Mesele Rasulullah (sav)’dan

sonra kimsenin evladı iddiasıyla onun makamına talip olamamasıdır. O, ne evlatlık

ne de başka manevi bir yolla kimsenin babası veya yakını değildir. Bu şekilde hiç

kimse hak iddia edip ayrıcalık ve imtiyaz talep edemez. Buna göre değil maddi bir

gerekçeyle, manevi yolla dahi bu bağın kurulmasına müsaade edilmemektedir. Bu

şeklide ayet, Peygamber (sav) sonrası toplumsal hayat açısından önemli bir ölçü

vazetmektedir.]22

Müminler, Allah’ı çokça anmalı, sabah akşam onu tesbih etmelidir. Zira

karanlıklardan aydınlığa çıkaran, melekleri vasıtasıyla nimet verip rahmet eden

odur. Müminler ona kavuşacakları gün selamla karşılanırlar ve onlar için mükâfat

hazırlanmıştır (41-44).23

Peygamber, bir şahit, bir müjdeci, bir uyarıcı ve Allah’ın izniyle herkesi davet

edip ışık saçan biri olarak gönderilmiştir ki bu şekilde müminlere Allah’ın büyük bir

lütufta bulunduğu müjdelenmektedir (45-47).

Kâfirlere ve münafıklara itaat edilmemeli, onların eziyetlerine aldırmamalı ve

Allah’a tevekkül edilmelidir. Hiç kimse Allah kadar güvene layık olamaz (48).24

[Surenin başında olduğu gibi kâfirlere ve münafıklara itaati reddeden bu

ayetlerden hemen sonra yine sosyal olaylara değinilir. Fakat yukarıda örnekleri

verilen bu olayların hemen hepsi çetrefilli durumlar içerir. Mesela bir sonraki ayet

kocanın kendisine dokunmadan boşandığı eşini –ki bu gibi durumlar çoğu kez

sorunludur- ihtiyaçlarını karşılayarak serbest bırakmasını salık verir. Hediyeler ve

22 Kana, soya veya akrabalığa dayalı birlikteliklerin dünya tarihinde yol açtığı sorunlar, bu

yasaklamanın önemini fark etmeye yeter. Fakat Peygamber (sav)’i üzecek şekilde ağır bir örnek

verilerek kaldırılmasına rağmen bu uygulamaların pek çok olumsuz yönü hâlâ gündemdedir. Bu

anlamda insanlardan bazıları Peygamber (sav) ile maddi ya da manevi bağlar ihdas ederek

kendilerine saygı ve itaat beklemektedirler.
23 Salât kelimesi burada ْمُكْيَلَع ىّٖلَصُي (yusallî aleykum) harfi cerle rahmet manası ifade etmektedir.

Ayetin tamamı şu şekildedir: “O (Allah)dır ki, sizi karanlıklardan aydınlığa çıkarmak için üzerinize

rahmet eder, melekleri de (size acıyıp mağfiret dilerler. Allah) inananlara karşı çok esirgeyendir.”

(Ahzab suresi, 43. ayet. S. Ateş Meali.).
24 Kâfir ve münafıklara itaat edilmemesi emri Medine dönemi şartlarında ayrı bir önem arz eder.

Sahibini töhmet altına alan bu emir, toplumu bölecek her söz ve davranışın çok iyi tahlil edilmesi

gerektiğinin altını çizer.



geçimlik bağışlayarak boşadığı eşini serbest, özgür bırakmak kolay bir durum

değildir. Fakat ayetin istediği bu normal durumun gerçekleşmesidir.]

Mümin kadınlarla evlenip onlara dokunmadan boşayanlar onlardan bir iddet

dönemi beklemelerini isteyemezler. Bu durumda onların ihtiyaçları karşılanıp en

güzel şekilde serbest bırakılmaları gerekir (49).

(Şimdiye kadar) Peygambere mehirlerini verdiği eşler, Allah’ın ona ganimet

olarak verdiği savaş esirlerinden elinin altında bulunan cariyeler,25 amcalarının,

halalarının, dayılarının ve teyzelerinin onunla beraber göç eden kızları helâl

kılınmıştır. Bir de kendisini Peygambere hibe eden ve Peygamberin de kendisini

almak istediği inanmış kadınlar, diğer müminlere değil, sırf ona mahsus olmak

üzere helâl kılınmıştır. Eşleri ve ellerinin altında bulunan cariyeleri hakkında

müminlere yapmaları gereken şeyler bildirilmiştir. Artık Peygamberin gereksiz yere

endişeye kapılmasına lüzum yoktur. Allah çok bağışlayan, çok esirgeyendir. Elçi

eşleriyle ilişkisini dilediğini gibi tanzim edebilir. Azleylediğinde de arzu ettiğinde

ona bir günah yoktur, Bu hâl onların sevinmeleri, mahzun olmamaları, yaptığı

muameleden hepsinin hoşnut olması açısından daha münasiptir. Allah kalplerde

olan her şeyi bilir ve halimdir. Bundan sonra hâlen sahip oldukları dışında hiçbirini

başka kadınlarla, güzellikleri onu cezbetse de değiştirmesine izin verilmemiştir.

Allah her şeyi görüp gözetendir. (50-52).26

[Bundan sonra yine Peygamber (sav)’in söyleyemediği konular gündeme

taşınır.]

Müminler, izin verilmedikçe Peygamber’in evlerine girmemeli ve yemek için

davet edildiklerinde erkenden gidip hazırlanmasını beklememeli ve çağrıldıklarında

da yemeği yiyince evden hemen ayrılmalı, lafa dalmamalıdır. Aksi hâlde Rasulullah

üzüldüğü hâlde onlardan gitmelerini istemeye çekinebilir. Fakat Allah doğruyu

öğretmekten çekinmez. Nebi’in eşlerinden bir şey isteneceği zaman perde

arkasından istenmelidir. Bu hem müminlerin kalplerinin hem de onlarınkinin

25 Nikâhı altına girdikten sonra eşlerin cariye sıfatı düşmüş ve çocuk doğurmalarını dahi beklemeden

onları özgür bırakmıştır. Dolayısıyla Peygamber (sav)’in hiç cariyesi olmamıştır.
26

‘Şimdiye kadar’ ekiyle verildiği dikkate alınırsa 50. ayet elçinin o ana kadar sahip olduklarını 52.

ayet ise bundan sonra sahip olamayacaklarını betimlemektedir. Burada önce bir durum tespiti

yapılmış sonra yasaklanmıştır. Yine söylemek gerekirse bu açıklamalar da sosyal yapı açısından

münafıkların gündemini dolduran ve sorun olarak gördüğü konular arasında yer almış olmalıdır.

Muhtemelen bu nedenle de açıklamak durumu hâsıl olmuştur.



temizliğini pekiştirir. Ayrıca Allah’ın Elçisi’nin vefatından sonra eşlerini nikâhlamak

caiz değildir. Doğrusu bu, Allah nazarında büyük bir günah olur. Bir şey açığa

vurulsa da gizlense de fark etmez. Zira Allah her şeyi gayet iyi bilir (53, 54).

[Bilindiği gibi Peygamber (sav)’in mescidi aynı zamanda evleriyle iç içedir.

O’nun bütün görüşmelerini burada yaptığı ve ne kadar yoğun bir trafik içinde

bulunduğu düşünülürse bu uyarıların önemi daha iyi anlaşılabilir.]

Peygamberin hanımlarının; babalarına, oğullarına, kardeşlerine, erkek

kardeşlerinin veya kız kardeşlerinin oğullarına, kadın hizmetçilerine yahut sahip

olduğu kadın kölelerine görünmelerinde bir mahzur yoktur. Onlar, Allah’tan

sakınmalı, yani ona karşı sorumluluk duymalıdırlar. Çünkü Allah, her şeye şahittir

(55).

اًميٖلْسَت اوُمِّلَسَو ِهْيَلَع اوُّلَص اوُنَمٰا َنيٖذَّلا اَهُّيَا اَي ِّىِبَّنلا ىَلَع َنوُّلَصُي ُهَتَكِئٰلَمَو َهّٰللا َّنِا (56)

[Aslen ayet, şu şekildedir:

Allah ve melekleri, Peygamber’e salât ederler. Ey müminler! Siz de ona salât

edin ve tam bir teslimiyet gösterin (56).

Salât kelimesinin (alâ harfi cerri ile birlikte) ِهْيَلَع اوُّلَص (sallû aleyhi) şeklinde

birini sevmeyi, yüceltmeyi ve ona dua etmeyi ifade ettiği üzerinde durulur.27 O

hâlde kelime Peygamber (sav)’in şan ve şerefini yüceltmeyi/yükseltmeyi dile

getirmektedir.

Buna göre mana şu şekilde olur:

“Muhakkak ki Allah ve melekleri Peygamberin şan ve şerefini

yüceltmektedir. Ey iman edenler! Siz de onun şan ve şerefini yüceltin ve onun

rehberliğine tam bir samimiyetle teslim olun.”

Allah indirdiği ayetlerle elçisini şan ve şerefini yüceltmekte ve ona fazlasıyla

rahmet etmektedir. Elçisini bu şekilde temize çıkaran, kalplerinde hastalık olanların

iftira, itham ve tuzaklarına karşı koruyan bizzat odur. Melekler de dua ederek

Allah’ın ona olan rahmetini sürekli hâle getirmeye çalışırlar. Sahabeler ise çok

27 Salât kelimesinin alâ eki ile kullanıldığında üç anlama geldiği açıklanır: 1) Birisine yönelmek, bir

kimseye sevgiyle yaklaşmak ve onun üzerine eğilmek. 2) Bir kimseyi yüceltmek. 3) Bir kimse için dua

etmek. Mevdudî’ye göre bu kelime melekler için olsun, insanlar için olsun Allah’ın kulları için

kullanıldığında her üç anlama da gelebilir. Sevgi, övgü ve dua anlamlarının üçünü de ihtiva eder. O

halde müminlere ِهْيَلَع اوُّلَص (sallû aleyhi) emrinin verilmesi şu anlama gelir: “Ona bağlanın, onu

yüceltin ve onun için dua edin.” (Mevdudî, Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4, s. 402.).



sevdikleri liderlerinin şan ve şerefini yüceltmek adına ayetlerin gösterdiği yolda

çaba sarf etmeli ve kötü düşüncelere pay vermemeli tam bir teslimiyetle ona

destek olmalıdırlar.28

İlk bakışta hemen önüne ve arkasına (siyak-sibak) bakıldığında ayetin anlamı;

“Ey peygamber eşleri! Sade yaşamayı ve tevazuu terk etmeyin. Herkes sizi

örnek alıp eşleriyle bunu konuşuyor. O hâlde elçinin yapmaya kalkıştığı her işte

yanında olup yardım edin ve ona muhalefet etmeyin.” şeklindedir.29 Nitekim bu

ayetle Allah’ın, Resul’ünü şereflendirdiği ve onun hakkında yahut da hanımları ile

ilgili olarak kö¬tü düşüncelere sahip kimselerin muhtemel sözlerinden bu şekilde

onları temizlediği üzerinde durulmuştur.30

Siyak-sibak ilgisini biraz daha genişletirsek bu sefer ayet;

“Ey müminler! Adını her duyduğunuzda, evine her girip çıktığınızda,

eşlerinden bir şey istediğinizde veya toplumu ilgilendiren ve onun çözmeye çalıştığı

her meselede Nebi’ye yardımcı olun. Adını iyilik ve doğrulukla anın. O’nun Allah’ın

elçisi olduğunu unutmayın, şerefinin yıpratılmasına müsaade etmeyin ve muhalefet

ederek işlerini zorlaştırmayın.” şeklinde anlaşılır.31

Fakat en doğrusu, meseleyi surenin en başından itibaren ele almaktır. Bu

durumda içerik olarak surede en zor sosyal konuların seçildiğini hatırlamak gerekir.

28 Ayette geçen اًميٖلْسَت اوُمِّلَسَو ifadesi, Türkçe meallerde genellikle “tam bir teslimiyetle ya da içtenlikle

ona selâm verin.” anlamında ele alınmıştır. Bilindiği gibi bu ifade “esslâmu aleyke ya

eyyuhennebiyyu” şeklinde dile getirilir ki bunun manası da selamın elçinin üzerine olmasıdır. Bütün

bu yaklaşımlarda anlam, Rasulullah (sav) için selamet dilemek, yani onun esenlik ve rahmet içinde

bulunmasını istemekten ibarettir. Dolayısıyla bu ifadede bulunan kişi, Peygamber (sav)’in yürüdüğü

çizgide savunmasını/korunmasını üstlendiğini ona her hâlükârda yardım etmeyi düşündüğünü belli

eder. Burada amaç, Hz. Peygamber (sav)’in bütünüyle selamet ve güvenlik içinde bulunmasıdır.
29 Hakikaten sure içinde sözü edilen hususlarda münafıkların Peygamber (sav) ve eşleri hakkında

ileri geri konuşup fitne çıkarabilme ihtimalleri vardır. Kalplerinde hastalık olanların Peygamber

(sav)’in evlilikleri konusunda bugün de fütursuzca konuşabildikleri bir vakıadır. İşte bu anlamda

salavât getirmek, yani Allah katında Rasulullah (sav)’ın derecesinin yükseltilmesini istemek, yani onu

mümin bir gözle tertemiz görmek istemektir.
30 Kurtubî, El-Câmi’u Li-Ahkâmi’l-Kur’an, c. 14, s. 171, 172.
31 İzzet Derveze bu ayetle ilgili olarak şöyle demektedir: “Asıl itibariyle bu ayetin hedefi, müminlerin

Peygamber karşı¬sında saygılı, ihlaslı olmaları, onu üzecek sözlü-fiili, gizli-açık davranışlardan

kaçınma¬ları ve onu razı edecek, ona hoş gelecek her şeye tabi olmaları gerektiğini telkin

etmek¬tir.” (Derveze, Et-Tefsîru’l-Hadîs, c. 6, s. 47.).



Buna göre aile ve toplumu ilgilendiren ve münafıklara fitne çıkarma fırsatı veren

konulara dikkat edilmelidir. Müminler elçinin rehberliğinden asla ayrılmamalıdırlar.

Sure bütünlüğü dikkate alındığında ayette verilen emrin tam karşılığı, Peygamber

(sav)’in dedikodusunun yapılmasına müsaade etmemek, şerefini korumak, adını

hayırla anmak dışında hakkında şüphe uyandıracak bir yola sapmamak, eşleriyle

ilişkileri hususunda onu töhmet altında bırakacak söz ve davranışlardan uzak

durmak, toplumsal meselelerin çözümünde yanında bulunmak, yani kısaca

Rasulullah (sav.)’a örnek olduğu veya önderlik ettiği her işinde destek olmaktır. 32

Bu durumda ayetin sure bağlamı çerçevesinde en geniş anlamı mealen şu

şekilde verilmelidir:

“Muhakkak ki Allah ve melekleri karşılaştığı her sorunda Peygambere

rahmet (yardım) etmektedir. Müminler de zor ve aşılamaz gibi görünen her

konuda onu hayırla anıp (takip etmeli), sosyal dokuyu ilgilendiren her durumda

onun rehberliğine içtenlikle teslim olmalıdırlar.”

Normal şartlarda salât kelimesinin sözlük anlamları içinde yardım ve destek

manası yoktur. Fakat şan ve şerefin yüceltilmesinden hayırla anmaya, merhametle

yaklaşmaktan tebrik etmeye varıncaya kadar kelimenin bütün uzanımları, dolaylı

olarak Peygamber (sav)’e destek olup yardım etmeyi, yani kayıtsız şartsız onun

rehberliğine teslim olmayı çağrıştırır. Nihayet rahmet, dua ve senâ anlamlarının

hepsi bir adım sonra onu desteklemeyi gerektirir.

Bundan sonra yine elçinin incitilmemesi dile getirilir.]

Kim olursa olsun Allah’ı ve Resul’ünü incitenleri Allah, bu dünyada ve

32 Medine’de münafıkların Peygamber (sav)in itibarını düşürme çabaları bilinmektedir. Burada

Peygamber (sav)’in hanımına zina iftirası konusuna değinen “(Peygamber’in eşine) bu ağır iftirayı

uyduranlar şüphesiz sizin içinizden bir guruptur. Bunu kendiniz için bir kötülük sanmayın, aksine

o, sizin için bir iyiliktir. Onlardan her bir kişiye, günah olarak ne işlemişse (onun karşılığı ceza)

vardır. Onlardan (elebaşlık yapıp) bu günahın büyüklüğünü yüklenen kimse için de çok büyük bir

azap vardır. Bu iftirayı işittiğinizde erkek ve kadın müminlerin, kendi vicdanları ile hüsnüzanda

bulunup da: ‘Bu, apaçık bir iftiradır.’ demeleri gerekmez miydi?” (Nur suresi, 11, 12. ayetler.

Diyanet Vakfı Meali) ayeti ile Münafıkun suresinde geçen şu ayet hatırlanmalıdır: “Onlar: Allah'ın

elçisinin yanında bulunanlar için hiçbir şey harcamayın ki dağılıp gitsinler, diyenlerdir. Oysa

göklerin ve yerin hazineleri Allah'ındır. Fakat münafıklar bunu anlamazlar. Onlar: Andolsun, eğer

Medine'ye dönersek, üstün olan, zayıf olanı oradan mutlaka çıkaracaktır, diyorlardı. Hâlbuki asıl

üstünlük, ancak Allah'ın, Peygamberinin ve müminlerindir. Fakat münafıklar bunu bilmezler.”

(Münafıkun suresi, 7, 8. ayetler. Diyanet Vakfı Meali).



ahirette rahmetinden yoksun bırakacak ve onlar için alçaltıcı bir azap

hazırlayacaktır (57).

Aynı şekilde mümin erkekleri ve mümin kadınları yapmadıkları bir şeyle

suçlayıp incitenler de bir iftira ve günah yüklenmişlerdir (58).33

Peygamberin eşleri, kızları ve inananların kadınları bir ihtiyaç için dışarı

çıktıkları zaman örtülerini üstlerine salmalıdırlar. Onların tanınıp incitilmemesi için

en elverişli olan budur. Allah çok bağışlayan, çok esirgeyendir (59).

Eğer ikiyüzlüler, kalplerinde hastalık olanlar ve yalan haberler yayarak

şehirde huzursuzluk çıkaranlar bu düşmanca hareketlerinden vazgeçmezlerse

elçinin onlar üzerinde üstünlük kurması sağlanacaktır. O zaman bu belde de çok az

bir süre kalabileceklerdir. Bu tipler lanetlenirler ve nerede rastlansalar yakalanıp

öldürülürler. Allah’ın önceki milletler arasında uygulanan yasası budur ve asla

değişmez (60-62).

[Burada netameli sosyal olaylar hususunda kalplerinde maraz bulunanların

ileri geri konuşarak elçiyi ve müminleri zor durumda bırakmak istemeleri gündeme

gelir. Zaten surenin başından beri münafıkların yapmak istediklerine dikkat

çekilmesinin ve buna müsaade edilmemesi gerektiği üzerinde durulmasının sebebi

budur. Onlara bu tutumlarından vazgeçmeleri, aksi hâlde üzerlerine gidileceği

söylenir. Bundan sonra hesap gününden bahsedilir. Çünkü yerine getirilmesi

istenen sorumluluklar bunu gerektirmektedir.]

İnsanlar Son Saat hakkında sorarlar. Onlara, “Onun bilgisi Allah katındadır,

elçinin bütün bildiği ise, Son Saat’in yakın olduğudur!” denilmelidir. Allah, kâfirlere

lanet etmiş ve onlar için çılgın bir ateş hazırlamıştır. Onlar, onun içinde devamlı

kalacak ve kendilerini koruyacak veya yardım edecek kimse bulamayacaklardır.

Yüzleri ateşin içinde çevrildiği gün, “Eyvah bize! Keşke Allah’a itaat etseydik, elçiye

itaat etseydik; Ey Rabbimiz! Biz liderlerimize ve ileri gelenlere uyduk, bizi doğru

yoldan uzaklaştırdılar. Ey Rabbimiz! Onlara iki misli azap çektir ve rahmetinden

tamamen mahrum bırak!” diyeceklerdir (63-68).

[Ayetlerin bu bölümde körü körüne tabi olup taklit etme konusunda insanları

uyardığına dikkat edilmelidir. Zira şehirde kötü haber yayanların en büyük kozu

etkilemeye çalıştıkları geniş kitle/kamuoyu, yani bu tabiiyettir. Bundan sonra

33 Özellikle bu ayet, arka planda Peygamber (sav) hakkında münafıkların ileri geri konuştuğunu ve

bu şekilde toplumda ona karşı bir itaatsizlik oluşturmaya çalıştıklarını göstermektedir.



müminlere son öğütler verilmeye başlanır.]

İman edenler, Muhammed’e karşı Musa’ya eziyet eden İsrailoğulları gibi

olmamalıdır. Nitekim Musa da Allah katında büyük şeref ve itibar sahibidir ve bir

süre sonra Allah’ın elçisini her türlü iftiradan temize çıkardığını unutmamalıdırlar.

İman edenler, Allah’tan korkmalı ve her zaman hakkı ve doğruyu konuşmalıdır.34

İşte o zaman Allah onların işlerini değerli kılar ve günahlarını affeder. Kim Allah’a ve

Resul’üne itaat ederse büyük bir zafere ereceğini bilmelidir (69-71).

Allah emaneti göklere, yere ve dağlara sunmuş ama onlar bunun

sorumluluğundan korktukları için onu yüklenmeyi reddetmişlerdir. Haksızlığa ve

akılsızlığa son derece meyyal olduğu için bu emaneti insan üstlenmiştir. Ama Allah,

ikiyüzlü davranan (bu) erkek ve kadınlarla ve kendisine eş koşan erkek ve kadınlara

azap edecektir. Mümin erkeklere ve mümin kadınlara rahmetiyle yönelecek olan da

yine odur. Allah çok bağışlayan çok esirgeyendir (72, 73).

[Sure, emaneti yüklenen insanı doğrudan yana tavır almaya, sorumluluğunu

adamakıllı yerine getirmeye çağırır.35 Burada insanın emaneti yüklenmesine

rağmen اًلوُهَج اًموُلَظ َناَك ُهَّنِا “Şüphesiz o çok zalim ve çok cahildir.” şeklinde

nitelenmesinin sebebi, surenin bağlamından anlaşılmaktadır. Bilindiği gibi

Medine’de sorun çıkaran kişiler -ki bunlar münafık, yani kalpleri hasta olanlardır-

güya toplumsal sorunlara duyarlı gözükmektedirler. Oysa amaçları üzüm yemek

değildir. Bu nedenle ayet, sorumluluğu üstlenmiş gözüken bu insanların zalim ve

cahil tarafına değinir. Zira sorumluluk, toplumu sarsacak, parçalayacak konulardan

34 Burada sadıklara sıdkından sorulmaktan bahsedilen baş kısım hatırlanmalıdır.
35 Ayette geçen, ‘emanet’le ilgili pek çok görüş vardır. Bunlar; mükellefiyet, kişinin ‘Lâ ilahe Allah’

demesi, el, ayak, dil ve göz gibi uzuvlar, mârifetullah (Allah’ı bilme) ile onun kapsamına giren her

şey, Rubûbiyyete dair deliller, farzlar, namus, namaz, oruç, cünüplükten yıkanmak gibi şeyler

olabileceği üzerinde durulmuştur. Ancak emanetin bu çeşitleri, ayetin muhatabının müslümanlar

olmasına dayalıdır ve bağlamdan onay da almaz. Bunun yanı sıra ayetteki ‘arzetme’ Keffal’e göre bir

darb-ı mesel olarak nitelenmiş, “Ama onu insan yüklendi.” ayetinde ‘insan’dan kastın, çok zalim ve

cahil olarak nitelendirildiği için el-Hasen’e göre kâfir ve münafık şeklinde açıklanmıştır. Burada

göklerin, yerin ve dağların cevabının َةَيْرَقْلا ِلَپْساَو “O kasabaya sor…” (Yusuf suresi, 82. ayet.)

ayetinde de buyrulduğu gibi me¬cazi bir ifade olduğu belirtilmiştir. Nitekim hemen sonra gelen

ayette ُهّٰللا َبِّذَعُيِل “Tâ ki Allah, azaplandırsın.” lafzındaki ‘lam’’ın ta'lil (sebeblilik) için olduğu ve

‘yük¬lendi’ fiiline taalluk ettiği ve buna göre azabın emaneti zalim ve cahilce yüklenmenin bir

sonucu olduğuna da işaret edilmiştir. (Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, c. 18, s. 303; Kurtubî, El-Câmi’u Li-

Ahkâmi’l-Kur’an, c. 14, s. 202-208.).



uzak durmayı, yani korkmayı gerektirir.36 Oysa kalplerinde maraz bulunan bu

kişilerin haksızlığa meyyal ve sadece çıkarlarını gözeten yapıları, onları toplumu

derinden sarsacak yaklaşımlarda bulunmaktan alıkoymamaktadır. Onlar bir takım

sorunları ortaya atarak güya emaneti yüklenmiş gibi gözükmekte ama aslında

başka amaçların peşinde koşmaktadırlar. Bunların bir kısmı cahildir. Çünkü bilip

bilmeden sadece tabi olup taklit ederler.37 Diğerleri zalimdir.38 Zira pek çok şeyin

bilincindedir ama yine de geri durmazlar. Sorumlulukları, cahil ve zalimce

üstlenmekten kasıt budur ve ayetin muhatabı yukarıda sözü edilen bu hasta

kalplilerdir. Nitekim emaneti yüklenmeden bahseden ayetin hemen devamında da

yine bu ikiyüzlü ve müşrik kimselere azap edileceği dile getirilir.39

Surenin sondan bir önceki ayeti, başından itibaren anlatılanları dikkate

alarak bir nasihatte bulunur. Ve “Siz ey imana ermiş olanlar! Musa’ya eziyet eden

İsrailoğulları gibi olmayın Allah, hakkında ileri sürdükleri iddialardan onu temize

çıkardı/akladı beraat ettirdi. Çünkü o, Allah katında büyük şeref ve itibar

sahibiydi.” der. Ayette Musa (as)’nın beraat etmesi ُهَاَّرَبَف (feberraehu) fiiliyle ifade

edilir. Temize çıkmak anlamına gelen bu fiil, sure içinde âdeta salât etmenin tefsiri,

36 Burada şu ayetler hatırlanmalıdır: “Bu Kur’an’ı bir dağa indirmiş olsaydık, dağın ezilip büzülerek

Allah korkusuyla paramparça olduğunu görürdün. Ve işte (bütün) bu temsilleri, belki düşün(meyi

öğrenebil)irler diye insanların önüne koyuyoruz.” (Haşr suresi, 21. ayet. M. Esed Meali); “Biz sana

(sorumluluğu) ağır bir mesaj tevdi edeceğiz.” (Müzzemmil suresi, 5. ayet. M. Esed Meali); Ayetler,

Kur’an’ın hayata yansıtılmasının ağır bir sorumluluk olduğunu ifade eder. Fakat bu sorumluluk,

sonunda bir hesap vermeyi gerektirdiğinden korka korka üstlenilen bir görev addedilmelidir. Buna

göre bir mümin, kendisine ve başkalarına zarar vermemek için (takva) kendi görüşlerinden ziyade

ayetlerin hayata intibakına öncelik verir. Bu anlamda yaşadığı dönemde her türlü önerinin Elçi’den

onay alması bir zarurettir. Bunun dışında indi çıkarımların istişareyi ve elbette Kur’an’a uygunluğu

esas alması gerektiği de unutulmamalıdır.
37 Burada şu ayetler hatırlanmalıdır: “Yüzlerinin ateşte darmadağın olduğu o Gün, ‘Eyvah’ diye

feryad ederler, ‘Keşke Allah’a itaat etseydik, keşke Elçi'ye uysaydık!’ Ve ‘Ey Rabbimiz!’ diyecekler,

‘Biz liderlerimize ve ileri gelenlere uyduk, bizi doğru yoldan uzaklaştıranlar onlardır!’ ” (Ahzab

suresi, 66, 67. ayetler. M. Esed Meali).
38 Burada şu ayet hatırlanmalıdır: “Ey Rabbimiz! Onlara iki misli azap çektir ve rahmetinden

tamamen mahrum bırak!” (Ahzab suresi, 68. ayet. M. Esed Meali); Bu kişiler, kendilerine tabi olanları

ateşe çağıranlardır.
39 Bu hasta ruhlu kişililerle müminler birbirine karıştırtılmamalıdır. Bu ayetin kastı, Peygamber (sav)

aleyhine toplumda fitne çıkarmaya çalışan ve sadece bu amaçla sosyal meseleleri gündeme taşıyan

münafıklardır.



yani açılımı/açıklanmasıdır. Ardından ( اًهيٖجَو ِهّٰللا َدْنِع َناَكَو ) O’nun Allah katında

büyük şeref ve itibar sahibi olduğu belirtilir. Bu da yine O’nun teberri ile yani

temize çıkarak elde ettiği sonuçtur. Nihayet Rasulullah (sav)’a salât edildiğinde de

onun önce dünyada şerefiyle temize çıkması, ardından ahirette de Allah’ın rızasını

kazanması istenmektedir.]

Görüldüğü gibi Ahzab suresinin konusu, toplumda tartışma konusu olan ve

özellikle Medine’de münafıkların fitne çıkarmak için kullandıkları sosyal olaylar

hakkındadır.

Özetlemek gerekirse surenin konuları şu şekildedir:

Zıhar,40 çocukların babalarına nispet edilmesi ve evlatlık meselesi,

Peygamberin eşlerinin müminlerin annesi olması, akrabalık bağlarının manevi

kardeşlik bağlarından daha öncelikli olması41, Peygamber (sav)’in eşlerinin dünya

hayatının süsünü istemesi karşısında elçinin bu isteklerini karşılayıp onları boşaması

ihtimali, Rasullulah (sav)’ın eşlerinin kadınlardan herhangi biri gibi olmadığı için bir

takım yükümlülükleri yerine getirme zorunluluğu, Zeyd’in boşandığı hanımla

Peygamber (sav)’in evlenmesi, Muhammed (sav)’in kimsenin babası olmaması,

boşanan kadınların tamamen serbest bırakılması42, Peygamber (sav)’in evlilikleri,

Nebi (sav)’nin evine girmek, çıkmak, yemek yemek ve oturmak ve eşlerinden bir şey

istemek bahisleri…

Toplumu ilgilendiren bu ağır sosyal konuların bir kısmı başka surelerde de

işlenmiş ama burada Peygamber (sav)’e destek verilmesi gereken önemli meseleler

bağlamında özellikle ayrıntısına girilmeden âdeta başlık olarak bir araya

getirilmiştir.43 Zira bunlar doğru anlaşılmadığı takdirde toplumda ağır sonuçlar

doğurabilecek netameli/zor konulardır. Dolayısıyla yukarıda görüldüğü gibi siyasi,

40 Zıhar konusu, Mücadele suresinin girişinde geniş şekilde ele alınmıştır.
41 Akrabalığın kardeşliğe nispetle öncelikli olması durumunun, bütün varını yoğunu Mekke’de

bırakıp hicret eden ve kardeşlik sayesinde yeniden hayata tutunan Muhacirler açısından da kolay

olmadığı unutulmamalıdır.
42 Boşanan eşlerin güzel bir şekilde serbest bırakılması hakkında bknz.: Bakara suresi, 231, 232.

ayetler; Talak suresi, 6. ayet.
43 Ahzab suresinin indirildiği aşama, Mevdudî’nin de belirttiği gibi bütün İslâm düşmanlarının

müslümanların başarısını kıskandıkları bir dönemdir. Münafıklar buna gölge düşürmeyi planlayarak

Peygamber (sav)’in başarısızlığa uğraması için ona iftira atıp gözden düşürmeye çalışmaktadırlar.

Fakat sonunda elbette rezil olacakları belirtilmektedir. (Mevdudî, Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4, s. 401.).



sosyal ve ekonomik anlamda Peygamber (sav)’in vahyin rehberliğinde çözmeye

çalıştığı meselelerde ona yardım etmek, destek vermek, merhametle yaklaşmak ve

onun adını hayırla anmak, ona salât etmek anlamına gelmektedir.

Salât kelimesinin geçtiği 56. ayet dikkate alındığında Allah, melekler ve

müminler şeklinde üç ayrı fâil için aynı fiilin kullanılması, her üçünü de kapsayan

ortak bir anlam tercihinde bulunmanın gerekli olduğunu gösterir.44 Nitekim dikkat

edilirse ayette asıl olan Allah’ın ve meleklerin yaptığı şeyin aynısını müminlere de

önermek ve bu şekilde inananları tahrik ve teşvik etmektir. Salât fiilinin her üç faile

de nispet edilebilecek bu ortak yönü elçinin şan ve şerefini yüceltmek, onu hayırla

anmaktır. Bu yaklaşım, Peygamber (sav) hakkında çıkarılmak istenen dedikodulara

aldırmamak ve vahiyle bildirilen doğru bilgiden ayrılmamaktır. Dolaysıyla

müminlerden istenen şey bu sosyal sorunların hâllinde ona yardım etmeleri ve

destek olmalarıdır. Onlar adına ciddi bir sorumluluktur bu. Nitekim ayetin sonunda

yer verilen اًميٖلْسَت اوُمِّلَسَو (ve sellimu teslimâ) ifadesi de inandığını iddia eden kişinin

kendisini onun rehberliğine gönülden teslim etmesinin önemini dile getirir.45

Salavât getirmek, Peygamber (sav) hayattayken toplumu ıslah için giriştiği

her işte ona yardım etmek, çıkabilecek her türlü şayia karşısında adını temize

çıkarmak, iftira, itham ve dedikodularla mücadele ederek onu savunmaktır.

Peygamber (sav), bir gün öleceğini bildiği için olsa gerek kendisine “Ey Allah’ın

Resulü! Sana selâmı nasıl getireceğimizi biliyoruz. Peki, sana salât nasıl olacak?”

diye sorulduğunda şöyle cevap vermiştir:

“Allah’ım, İbrahim’e ve İbrahim’in âline salât ettiğin gibi Muhammed’e ve

Muhammed’in âline de salât et…”
46

44 Burada salât fiilinin aynı cümle içinde üç ayrı faile göre üç farklı anlama gelmesi, fiil ile kastedilen

manayı zayıflatır. Zaten bir kelimenin bir cümlede birden fazla anlamda kullanılması nasıl mümkün

olabilir? Oysa üçüncü failden istenen ilk iki failin yaptığını yapması, yani kastın ortaya çıkması

açısından güç/vurgu kazanmasıdır.
45 Mevdudî bu hususta şöyle demektedir: “Selam kelimesinin de iki anlamı vardır: 1) Her tür hata,

kusur ve eksiklikten uzak olmak 2) Barış içinde olmak ve başkasına karşı çıkmaktan sakınmak. O

hâlde Peygamber (sav) ile ilgili olarak ‘sellimü teslîma’ emri şu anlamlara gelir: O'nun iyilik ve

emniyeti içinde olun. Ona karşı çıkmaktan sakının ve samimiyetle ona itaat edin.” (Mevdudî,

Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4, s. 402.).
46 Buhari ve Müslim’de yer verilen namazlarda da teşehhütte tekrar edilen bu hadisten yukarıda

bahsedilmiştir; (Ayrıca bknz.: Kurtubî, El-Câmi’u Li-Ahkâmi’l-Kur’an, c. 14, s. 173-176; Tâhir b. Âşur,



Dikkat edilirse bu defa salât edilen kişi sadece Peygamber (sav) olmaktan

çıkar ve işin içine âli diye bilinen kişiler de girer. Rasulullah’ın âli; ehl-i beyti (ev

halkı), sahabesi (arkadaşları) ve ümmeti (kendisine tabi olanlar)dir.47 Başka bir

ifade ile onun âli getirdiği hakikate gönülden inanan bütün müminlerdir.48 Buna

göre adını hayırla anmak hususunda Rasulullah için yapılan savunmanın aynısını

müminler, birbirleri için de yapmalıdırlar.

Nebi (sav)’nin ev halkı ve arkadaşları vefat etmiştir. Buna göre onlara

yardımda bulunmak ancak dua etmekten ibaret kalır. Yani ayette Peygamber

(sav)’e verilen fiili destek onlar için söz konusu olamaz. Ancak onun davası, yolu,

tebliği devam etmektedir. Dolayısıyla ona dua etmek onun şahsında bu davanın,

Tefsîru Et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, c. 22, s. 98.)
47 Bu hususta Mevdudî, Peygamber (sav)’in bu duayı sadece kendisine hasretmediğini ashabını,

hanımlarını ve soyundan gelenleri de buna dâhil ettiğini dile getirir. Bir kimsenin ehli akrabalarıdır.

Ancak âl kelimesinin sadece Peygamber (sav)’in ev halkını değil, akrabası olsun olmasın arkadaşları,

dostları ve yardımcıları gibi onu takip eden ve onun sünnetine uyan herkesi içine alacağı üzerinde

durur. Elbette Peygamber (sav)’e hem kan bağı ile bağlı olan, hem de onun yolundan giden ev halkı,

âl-i Muhammed denilmeye daha layıktır. Ama onun yolunda olmayan kimseler, onun ev halkından,

akrabalarından bile olsalar âl-i Muhammed'den değildir. Bunun tam tersine onun yolundan

gidenler, onunla uzaktan hiçbir akrabalıkları olmasa dahi âl-i Muhammed’dendir. Mevdudî, Kur’an

‘on dört yerde âl-i Firavun’ derken hiçbirinde sadece onun ev halkını değil Musa (as)’ya karşı açtığı

savaşta ona taraftar olanları kastettiği üzerinde durmuştur. (Mevdudî, Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4, s. 403,

404.).

48 Örneğin Hicr suresinde Melekler İbrahim (as)’e çocuk müjdeledikten sonra, yine onun sorusu

üzerine Lut’un âli’ne ( ٍطوُل َلٰا ) gönderildiklerini ifade ederler. İlgili ayet şu şekildedir: “ ‘Haberin

olsun!’ dediler, ‘Biz, Lut’un ailesi ( ٍطوُل َلٰا ) dışında suçlu bir topluluğu cezalandırmak için

gönderildik; onun karısı hariç tüm ailesini kurtaracağız. Zira eşinin suçlularla beraber kalmasını

gerekli gördük. Elçiler Lut’un evine gelince O: ‘Doğrusu, siz ürkülecek kimselersiniz.’ dedi.” (Hicr

suresi, 58-62. ayetler. S. Yıldırım Meali.) Ardından 63. ve 64. ayetlerde Melekler, onlara o şüphe

ettikleri azabı getirdiklerini ve bu konuda doğru söylediklerini dile getirirler. Tam burada Lut’un âli

65. ayette birden ehli olur. Ayet, “Sen ailenle birlikte yola koyul…” ( َكِلْهَاِب ِرْسَاَف ) diye devam eder.

Yani artık Lut (as) kızlarından başka kendisine tabi olan kimse bulunmadığı ortaya çıkmış olur. Ve

bu gerçeği anlayan melekler artık söze senin ehlin diyerek devam ederler. Lut (as)’un âli diye

başlayan sözün akışı ona tabi olan kimsenin kalmadığı anlaşıldığında ehli diyerek devam etmesi, âl

ifadesinin aileyi aşan ve içine elçiye tabi olanları da alan bir kapsama sahip olduğunu gösterir. Buna

göre âl ifadesi ile ona tabi olan kimse bulunmadığı anlaşılıncaya kadar ailesiyle birlikte bütün

taraftarları, sonrasında ise ehl ile sadece ailesi kastedilmektedir.



mücadelenin başarıyla sürdürülmesini istemektir.49 Nihayet bu talebin

gerçekleşmesi de dâhil olmak üzere fiili olarak Peygamber (sav)’den geriye onun

davasını üstlenen ve hâlâ yaşayan tek bir muhatap kalmıştır; ümmeti.50 Nitekim dün

olduğu gibi bugün de Allah’a ve elçisine itaat adına toplumda girişilebilecek her

faaliyet fiilen bu ümmet tarafından yapılmaktadır.

Ayetten çıkarılan anlam çerçevesinde yaşadığı dönemde sosyal sorunlara

çözüm arayışı içinde nasıl Peygamber (sav)’e destek verilmesi gerekiyorsa bugün

de aynı şekilde toplumsal barış ve huzur adına bu sorunlarla boğuşan müminlere

yardım edilmelidir. Buna göre “Allahumme salli alâ Muhammed ve alâ âli

Muhammed…” demek, kısaca “Ey Allahım! Sen Muhammed’in ve onun âlinin şan ve

şerefini yükselt…” anlamında “Ey Allahım! İhtiyaç içinde dertli, sıkıntılı veya

mücadele içinde nerede bir mümin varsa, sen onlara yardım et, onların senin dinini

yaşama ve yaşatma hususunda başarılı olmasını sağla, toplumda inşa etmeye

çalıştıkları her konuda onlara destek ver, rahmet et…”
51 şeklinde bütünüyle

ümmete maddi-manevi destek talep etmektir. Burada konu, elçinin şan ve şerefiyle,

ümmetinin şan ve şerefinin benzerliği üzerinde ilerler.

Salavât, müminlerde ümmet şuurunu inşa edip ayağa kaldırır. Müslümanlara

birbirlerine dua etmelerinin önemini hatırlatır ve kardeş olduklarını unutmamalarını

49 Peygamber (sav)’in getirdiği dinin yüceltilmesi aynı zamanda âlimlerin işidir. Buna göre ona dua

etmek ondan sonra bu dinin yüceltilmesi uğrunda gayret eden âlimleri de içermelidir. Fakat elbette

bu mana ancak dolaylı olarak ve genel anlamda söz konusu edilebilir. Yani salavât özellikle elçiye ait

bir dua olduğu için içinde başka bir isim geçmez. Ama onun temsil ettiği makam, genel anlamda

bütün âlimleri de arkasına alır. Nihayet Peygamber (sav)’in âli, içinde bütün müslümanları

bulundurmasına rağmen yine de ona en yakın duranlar âlimlerdir.
50 İslam Ansiklopedisinde konuyla ilgili açıklama şu şekildedir: “Ayetin ikinci kısmında geçen “tam bir

teslimiyetle selâmlama” ifadesi ise ya -namazların son ka’desinde okunan tahiyyat duasında olduğu

gibi- belli selâm kelimelerini kullanarak Peygamber (sav)’in manevi şahsiyetini selâmlama ya da

onun emirlerine tam anlamıyla itaat etme şeklinde anlaşılmıştır. Ayetteki emrin gereklilik mi (vücûb)

yoksa tavsiye mi (nedb) ifade ettiği tartışılmış, vücûb ifade etmekle birlikte hayatta bir defa yerine

getirilmesinin yeterli ve diğerlerinin mendub hükmünde olacağı (Kādî İyâz, II, 64), bir mecliste Resûl

-i Ekrem’in adı ilk anıldığında veya bir metinde ilk yazıldığında salâtu selâmda bulunmanın ayetteki

emri yerine getirmek için yeterli sayılacağı kabul edilmiştir.” (İslam Ansk., salâtu selâm maddesi, c,

36, s. 23, 24.).
51 Bu duanın “Ona yardım etmem için bana da imkân ver. Bizi elçine ümmet ve birbirimize kardeş

yap.” anlamında pratik bir uzanımı bulunduğu da unutulmamalıdır.



sağlar.52 Ve en önemlisi ümmet şuuru içerisinde müslümanların birbirlerinin şan ve

şerefini koruma ve yükseltmeyi kendilerine dert edinmelerini gerekli kılar. Salavât,

başta Rasulullah olmak üzere onun yolundan giden ümmetin birbirine dua etmesi

ve rahmet okumasıdır.

Ahzab suresi, salât etmeyi merkezine alarak toplumsal meselelerin

çözümünde müslümanlara tam bir teslimiyetle Peygamber (sav)’e destek olmayı

emreder. O’nu aldığı kararlarda yalnız bırakmamaları gerektiğini söyler. Bugün bu

destek, O’nun izinden giden ümmetinin hakkıdır.53 Yani adaletin gereği olarak

yapılması gereken her işte toplumu ilgilendiren ama değişmesi veya çözülmesi zor

olan meselelerde müminlerin birbirine yardım etmesi bir sorumluluk ve

zorunluluktur. Bu meselelerin çözümünde kalplerinde hastalık olan kişilerin

toplumun huzurunu bozmasına, fitne çıkarmasına ve İslam toplumunun birliğini

parçalamalarına müsaade edilmemelidir. Allah ve melekleri her zaman

müminlerden yanadır. Müminlerin de birbirlerine sahip çıkması, Kur’an’a ve

Rasulullah’ın sünnetine teslim olması, toplumsal/sosyal her türlü sorunun

çözümünde birbirlerini desteklemeleri gerekir. Sure bağlamında salavât getirmek

bu sorunları çözerken müminlerin birlik olmasını istemek anlamına gelir. Sureden

çıkan ölçü budur.54

52 Bu konu bir meselenin Kur’an’a arzı, yani onunla sağlamasının yapılması hususunda güzel bir

örnektir. Dolayısıyla salavât getirmeyi de Kur’an’dan öğrenmek en doğru yoldur.
53 Bu arada salavâtın Peygamber (sav)’den başkaları için kullanılıp kullanılamayacağı konusunda

ihtilaf edilmiştir. Salavâtın, rahmet ve destek vermek anlamında sözlük anlamının başkaları için

kullanılmasında bir beis olmayabilir ki bunun nakledilmiş örnekleri vardır. Mesela zekât parası

getirenler için “Allahumme salli aleyhim.” denilmesi gibi. Ancak salâtu selam getirmek geleneksel

anlamda Rasulullah (sav)’a has bir durumdur. Bunun başkası için caiz olmayacağı üzerinde

durulmuştur. (Mevdudî, Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4, s. 405.); İnsanların belirli şahıslara atfen yapacakları

bu türden bir eylemin doğru olmayacağı açıktır. Fakat Peygamber (sav)’den rivayet edilen sözlerde

bizzat kendisinin önerdiği ve namazlarda tahiyyattan sonra okunan dualarda da görüleceği gibi

salât bütün ümmeti kuşatacak şekilde bir kapsama sahiptir. Kısaca başka bir ifade ile söylemek

gerekirse Rasulullah (sav) dışında özellikle bir şahsı övmek veya yüceltmek için salavât getirilmez.

Zira onu övmek onun rehberliğinden hareketle Kur’an’ı, İslam’ı, bu dini mübini övmektir. Yani onun

kişiliği ile davası birleşmiştir. Ancak salavâtta kastedilen rahmetten bütün bir ümmetin faydalanması

elbette gereklidir.
54 Surenin 56. ayetinden sonra gelen ayet şudur: “Allah ve Resulünü incitenlere Allah, dünyada ve

ahirette lânet etmiş ve onlar için horlayıcı bir azap hazırlamıştır.” (Diyanet Vakfı Meali) Bu durumda



Henüz İslam kültürünün bütünüyle kaybolmadığı yerlerde hayatın içinde

salavât getirmek hâlâ önemini korumaktadır. Bu coğrafyalarda bir kavga sırasında

salavât getirildiğinde herkes susar ve durur. Bir kaza anında veya bir panik hâlinde

salavât getirmek, sakinleşmeyi ve ardından yardım etmeyi akla getirir. Salât etmek,

bu anlamda herkese iyi gelir.

Ahzab suresi bağlamında salavât getirmenin anlamı, İslam’ın yükselmesini ve

bütün müslümanların iyiliğini istemek, yani ümmete rahmet okumaktır. Bu söz

sahibine müslümanlara yardım etmesinin gereğini hatırlatan fiili bir uyarıdır ve

bilinçle söylendiğinde ümmete rahmet getirecektir.55

Sonuç olarak;

Bir mümin, ayette emredilen şekilde fiili olarak Rasulullah (sav)’ın tebliğ

ettiği bu dinin emirlerinin hayata hâkim olması, toplumda yaşanması için elinden

geleni esirgememelidir. Hayattayken kendisine verilen destek şimdi onun yolunda

ilerleyen ümmete verilmelidir. Bu anlamda Peygamber (sav)’in öğrettiği ve

namazda da ifade edildiği gibi, “Allahumme salli alâ Muhammedin ve alâ âli

Muhammed…” şeklinde salavât getirildiğinde;

“Ey Allah’ım! İbrahim’e ve onun âline yaptığın gibi Muhammed’in ve âlinin de

şanını yücelt, şerefini koru, onlara merhamet et.”,

Yani,

“Ey Allah’ım! İbrahim’e ve onun âline yaptığın gibi Muhammed’in, yani onun

şahsında bu dinin ve âlinin, yani ona tabi olan bu ümmetin de şanını yücelt, şerefini

koru, onlara merhamet et.” denilmiş olmaktadır.56

o gün Allah’ı ve Resul’ünü incitenler dünyada ve ahirette rahmetten yoksun kalıp alçaltıcı bir azapla

tehdit edildiği gibi bugün de müminleri incitenler aynı şekilde kınanmalıdırlar.
55 Pek çok kişi bu sözü aynen Kelime-i Şehadet gibi algılamış ve hayatta en az bir defa Peygamber

(sav)’e salavât getirmenin farz ya da vacip olduğunu savunmuştur. Hatta bir kimsenin okuduğu

salât miktarı, onun dinine olan bağlılığının ölçüsü kabul edilmiştir. (Mevdudî, Tefhîmu’l-Kur’an, c. 4,

s. 404, 405.); Oysa asıl önemli olan bu sözün içreğinin muhatapta uyandırdığı bilinçtir.
56 Bu anlam, ağır sosyal meselelerin çözümü bağlamında şu şekle bürünür: “Ey Allahım! Sen

Muhammed’in, yani onun şahsında İslam’ın temiz kalmasını, insanlar için ümit aşılamaya devam

etmesini sağla. Onun yolundan giden müminlerin birbirine yardım etmelerini ve ağır sosyal

meselelerde birlik olabilmelerini nasip et. Bu ümmetin bütün insanlık adına hayırla anılması ve örnek

olması için şerefini koru. Son Peygamber (sav) de İbrahim (as) gibi herkes tarafından sevilen ve

paylaşılamayan biri olsun ve onun yolundan gidenlere yaptığın gibi bu ümmet de hayırla anılsın ve

hep hayırlı sonuçlarla karşılaşsın…” Bu yaklaşım, sosyal meselelerin çözümünde bütün toplumu



Salât, kelimesine verilen anlam, görüldüğü gibi siyak-sibak ilgisini de aşacak

şekilde sure bütününde yer verilen konulardan ilham alır. Sure içerisinde bu mana,

Ehl-i Beyt’ten sahabelere oradan da ümmete şamil olacak şekilde bir genişleme

gösterir. Yani önce Peygamber (sav)’in hanımlarına sonra arkadaşlarına en

sonunda da hepsini kuşatacak şekilde bütün inananlara salât etmeyi emreder.

Bunun yanı sıra surede geçen pek çok ayet de bağlamdan nasiplenir. Mesela

emaneti göklere, yere ve dağlara yüklendiğini ama onların bundan imtina ettiğini

dile getiren ayet bunu insanın zalim ve cahil tarafıyla yüklendiğini ifade eder.

Bağlam olmasa emaneti yüklendiği hâlde kişinin neden zalim ve cahil şeklinde

nitelendiği anlaşılamaz. Oysa sure bütününde toplumda fitne çıkarmaya çalışan ve

sırf bu nedenle pek çok tartışma konusu ortaya atan kişilerden bahsedilir. Bunlar,

kendilerini olup biten olaylar karşısında sorumlu, ilgili ve dertli gibi göstererek ileri

geri konuşan ve bu şekilde Peygamber (sav) aleyhine bir muhalefet oluşturmayı

amaçlayan kalbi hasta olarak nitelendirilen insanlardır. Dolayısıyla ayetin muhatabı

onlardır. Normal insanlar, yani müslümanlar değil. Neticede Ahzab suresi

bağlamında salavât getirmenin anlamı, Rasulullah (sav)’ın şahsında onun

rehberliğine duyulan saygıyı dile getirerek hâlâ onun yolundan giden ümmetine

rahmet dilemektir. Görüldüğü gibi bu şekilde surenin bağlamı, pek çok meselenin

daha iyi anlaşılmasında belirleyici bir rol üstlenmektedir.

Not: Bu yazı, Umran dergisinde yayınlanmıştır.

kucaklayacak şekilde adil olmayı gerektirmektedir.


